
Immanence de l’exactitude,
écriture de la transcendance.

La dialectique, de la vérité du concept à l’exactitude de la structure.

René Guitart

Work in progress, après le 7 juin 2019: extrait du
12/09/2019.

Voici donc d’abord, en section 1, l’intervention du vendredi 7 juin
2019, avec en sus, ajoutées en août 2019, des titres, quelques précisions
directes mises entre crochets et en marge, et puis des compléments en
notes en bas de page.

1



1. Intervention du 7 juin 2019 : Immanence etc. 1

1.1 Exactement ?. . . et sous quelque prétexte à exactitude . . .

À l’occasion d’un hommage à Alain Badiou, en pratiquant à ma
façon 2 — c’est-à-dire du point de la pensée de l’invention des gestes
dans la création mathématique — une lecture de ses œuvres, autour du
dispositif de ses propres notions stimulantes d’événement, de fidélité,
de sujet, de vérité, d’œuvre et d’index, et de ses profondes analyses sur
l’infini allé avec la vérité, il s’agit ici, au plan philosophique, de poser la
main sur un point-clé 3 : construire la différence, en philosophie même,
entre vérités et exactitudes, pour y introduire un concept d’exactitude.

Cela devrait permettre de mieux entendre le rapport équivoque du
mathématicien-au-travail et de ses œuvres à la vérité et la philosophie 4,
lui qui est plutôt en proie aux interactions de son savoir-faire, de son
intuition et des exactitudes à révéler, sous tout prétexte. Il s’agit donc
de commencer à décaler le schème badiousien de l’articulation entre
vérité et œuvre, et sujet, du côté, interne à l’exercice du mathématicien,
de la tenue entre l’intuition « intérieure » du sujet, l’exactitude, et les
prétextes.

1. Transcription de l’improvisation intitulée déjà Immanence de l’exacti-
tude, écriture de la transcendance. La dialectique, de la vérité du concept à
l’exactitude de la structure., à la séance du séminaire Mamuphi consacrée à
L’immanence des vérités, tenu les 7-8 juin 2019 à l’IRCAM, séance intitulée :
Alain Badiou : l’hypothèse du contemporain.

2. Lisant donc ce que je pense, en dévoyant suffisamment ce qu’il écrit.
3. Qui n’irait pas de soi chez Badiou.
4. Les vérités, ou plutôt les choses vraies, sont, depuis Descartes, ce qui est

évident. Le point est que ce qui est évident, pour le sujet mathématicien, c’est en fait
un point d’exactitude dans un calcul ou une construction. Dans cette veine, le mathé-
maticien se met à distance du contrôle de la logique classique non-mathématique, celle
de ceux qui croient encore à la grammaire, et de la notion subséquente de vérité en
philosophique classique. C’est à l’aune de cette décision philosophique de Descartes,
sur le vrai, et de celle de Freud sur l’inquiétante étrangeté, dont j’ai démontré — dans
le livre Évidence et étrangeté — que c’est paradoxalement la même (les deux rele-
vants du même schème), et du nouage ainsi formé entre exactitude et intuition, qu’il
faut rapporter la décision de Badiou sur les vérités et sur leurs sujets, pour essayer de
tirer vers le haut, jusqu’au plan philosophique, la notion d’exactitude dont le mathé-
maticien sait se contenter en laissant à son inconscient la charge du vrai proprement
dit.

2



1.2 Introduction : une figure à voir, un argument à lire

[François Nicolas — René Guitart, mathématicien, qui suit d’ailleurs le
séminaire Mamuphi depuis son l’origine, nous alimente, nous soutient,
nous provoque, etc., et qui va nous parler de l’immanence de l’exacti-
tude et de l’écriture de la transcendance. À toi, René.]

René Guitart — Oui, et bien, bonjour. Ce que
la
lecture
de Ivs
pro-
voque
dans
mon
propre
disposi-
tif...

Alors, je remercie les organisa-
teurs et notamment François de l’invitation à participer ici. Cela m’a
donné du travail parce que, comme j’avais promis de venir j’ai fait le
travail de lire en entier L’immanence des vérités [abrégée ici parfois en :
Ivs]. puis de revenir ensuite sur d’autres choses, mais une fois le travail
fait, eh bien finalement je vais vous parler, non pas d’autre chose, mais
de ce que cette lecture a provoqué chez moi, et ce ne sera que de ma-
nière indirecte que ce sera un commentaire sur le livre. Alors j’essayerai
d’employer les mots [et concepts] que j’ai bien aimé dans Immanence
des vérités et d’autres écrits. Et en même temps, d’une certaine façon
je vais essayé non pas de répondre, mais de compléter, de voir autre-
ment ce que Fernando à abordé ce matin, principalement concernant le
rapport entre ensembles et catégories 5.

∗

Immanence de l’exactitude,
écriture de la transcendance

La dialectique, de la Vérité du Concept à l’Exactitude de la Structure

René Guitart

En présence de YBC7289

FIGURE 1 – YBC7289

Alors donc voilà, il n’y aura pas de projection à voir autre que celle-

5. Fernando Zalamea ; en fait, à l’oral ici je n’y viendrai pas encore profondément
aux catégories, ce sera plus tard, un autre chapitre.

3



ci, la Figure 1 [que je vous laisse à ruminer plus tard], et puis la suivante,
de l’argument proposé, la Figure 2 plus loin [que je ruminerai tantôt].

Vous avez là, avec la Figure 1, quelque chose dont il est extrême-
ment intéressant que vous ayez les yeux fixés dessus pour méditer,
pas forcément maintenant, mais pendant très longtemps dans votre vie ;
vous pouvez vous procurer cela facilement sur Internet, et vous poser la
question : cette chose est[-elle] une œuvre mathématique 6 ?, comme [il
semble que] je vous l’annonce,

[François Nicolas — Elle à disparue.
René Guitart — Pourquoi, elle ne doit pas disparaître. Comment ça se
fait qu’elle a disparue ? Pourtant on avait bien réglé ... Bon, ça revient.]

Cette
tablette
YBC7289
est-elle
une
œuvre ?
Non, et
oui. En
quel
sens ?

... et c’est à vous de faire le travail d’entériner le fait qu’en effet ce
soit bien une œuvre, mathématique, pourquoi, comment ; je dis bien
une œuvre, je ne veux pas dire un théorème, ni un objet, j’emploie le
mot “œuvre” dans le sens qu’a donné à ce mot Alain. C’est une “œuvre”
très vieille, qui date de 1800 années avant Jésus-Christ, qui est une petite
tablette babylonienne ; et pourquoi c’est une œuvre mathématique, c’est
la question que je vous prie de vous poser. C’est un objet qui s’appelle
YBC7289 (c’est le nom de la numérotation de la tablette), et je parle
“en présence de” cet œuvre [C’est-à-dire pour commencer à répondre
d’elle au plan mathématique, et la reconnaître comme prétexte, comme
in fine non-œuvre].

1.3 Premier commentaire du titre

Mon titre c’est donc : “Immanence de l’exactitude, écriture de la
transcendance”. Avec le sous-titre : “La dialectique, de la Vérité du
Concept à l’exactitude de la Structure” : [ce sous-titre] c’est quelque
chose qui sera transparent dans ce que je vais dire, mais je ne vais pas
en parler.

Imma-
nence de
l’exacti-
tude.

En revanche, je vais essayer de montrer que l’immanence, à mon
sens, n’est pas de la vérité [d’une vérité] mais de l’exactitude [d’une
exactitude], et que néanmoins il y a quelque chose que j’appelle l’écri-

6. On imaginera que pour cela il faudrait au moins que l’objet fût pré-texte ou
prétexte à dégager de l’exactitude passé et à venir, que ce soit un point d’abréviation
théorèmatique. Je place donc ceci comme embûche sous vos pas, avec la question : au
sens de Badiou, le « théorème de Pythagore »— que l’on pourrait peut-être “lire” dans
cet objet de la Figure 1 ... — existe-t-il, est-il un événement, une vérité, une œuvre ?
Je vous donnerai mon sentiment sur ce point après l’intervention.

4



ture de la transcendance [d’un point de transcendance] qui disons, dans
le langage d’Alain Badiou, serait le geste de dépassement d’une impasse
[voire la nomination de ce geste, son inscription dans le monde].

Un
monde
mathé-
matique,
formant
sa cohé-
rence,
hors
discours
logiques.

J’entends que le travail mathématique se fait dans un monde mathé-
matique, dans le monde des mathématiques, et dans ce monde là dans un
sous-monde, qu’on appellera encore un monde, de telle ou telle spécia-
lité ou théorie, où il y a ce que Badiou appellerait une logique [un trans-
cendental] et que moi j’appellerais plutôt une géométrie, c’est-à-dire
une cohérence, une cohérence de ce monde, qui peut bien se décliner en
termes logiques, certes, mais cela est pour moi tout-à-fait secondaire,
et que c’est au titre de cette cohérence que les objets — alors “objet”
est ici au sens catégorique [de la théorie mathématique des catégories],
les objets sont les noms de certains carrefours de relations ; les objets
dans une catégorie sont, par définition, immanents à cette catégorie, et
notamment ce que l’on peut avoir [trouver] dans cette catégorie comme
résultats mathématiques, je pose que cela se dira toujours, aux yeux du
mathématicien en terme d’exactitude. C’est-à-dire que le mathématicien
va constater de l’exactitude.

Dans
l’appa-
raître, la
percep-
tion de
l’exacti-
tude.

Là on est au niveau de l’apparaître, dans un monde d’apparaître, et
dans ce monde la constatation d’exactitude vaut, pour le mathématicien,
comme “vérité”. Mais si je puis parler de manière un peu cavalière, la
vérité, il n’en a rien à faire, ce n’est pas [son “à faire”] son affaire.
Son affaire c’est de travailler avec l’exactitude, et pour lui, à l’évidence,
l’exactitude, dans ce monde elle est immanente, elle est là. Il la perçoit
[vue ou touchée 7], c’est une immanence matérielle en quelque sorte.

Par contre Trans-
cen-
dance et
impasse
d’une
situation

il y a quelque chose qui dépasse ce qu’il peut percevoir
dans ce monde, c’est la transcendance, qu’il ne peut pas vraiment consi-
dérer comme immanente, parce que cela relève de son travail d’écriture
— écrire les impasses, et cette écriture c’est tout ce qu’il peut en faire 8.

Ensuite les problèmes mathématiques seront du genre : “j’ai écris
qu’il y avait un point d’impasse, est-ce que de là il y a une solution,
vais-je pouvoir trouver un objet immanent [à la situation] qui en répond,
qui répond à l’impasse ?”. La réponse à l’impasse, ce qu’on appellera
vulgairement la solution du problème, va passer par l’examen d’une
exactitude, ou par le constat d’une exactitude. Constater une exactitude

7. À l’évidence, pour tout dire.
8. Ici l’enjeu est de bien écrire l’impasse ; le théorème sera l’éclaircissement du

fait d’être bien écrite, la solution sera in fine cette bonne écriture elle-même, incorpo-
rée à la situation problématique.

5



ce sera ce qu’on pourra appeler un théorème. Ce sera exactement un
théorème,

Théo-
rème ?
exacti-
tude
montrée,
pointée
de
l’index.

dans la mesure où — le mot “théorème” veut dire ce que l’on
donne à voir, que l’on montre [ou encore que l’on construit] on est vrai-
ment dans un monde d’apparaître ou de phénomène si vous voulez —
eh bien il s’agit d’un geste qui fait monstration (la même chose qu’une
démonstration, mais en mieux !, puisque cela n’en appelle pas à une lo-
gique pré-posé externe, c’est juste montrer). L’exactitude se montre, et
en la montrant on établit l’existence d’un objet. Vous voyez un petit peu
le dispositif dans lequel je veux avancer.

Pour ma part, je pose que le nom de la vérité dans le monde des ma-
thématiciens qui travaillent à leurs inventions, est l’exactitude ; d’où je
propose l’exactitude comme aussi — en sus d’une notion multiforme
en mathématique — un concept philosophique, distinct de celui de vé-
rité : l’exact délivre une possibilité effective en un monde de formes a,
d’un vrai virtuel. L’exact est un avatar de vrai inventé, ici et au travers
d’un sujet.
Le mathématicien au travail déploie son intuition en guise d’index
pointant vers le devenir de son calcul ou cheminement, lequel se tient
de son exactitude avérée dans le monde qu’il crée en s’y développant.
L’exactitude est donc sous condition du monde où elle apparaît. J’ai
déjà exposé la nature de ce geste, la pulsation mathématique, sous
condition de la rigueur ou souci du tombé-pile d’une écriture sur une
intuition : il s’agit de créer le chemin que l’on suit, ou, aussi bien, de
suivre ce que l’on crée. On ne confondra pas la vérité avec l’exactitude,
ni l’exactitude avec la rigueur, ni la rigueur (en ce sens qui prend en
charge la paradoxalité créative) avec le formalisme (ou respect d’une
loi imposée de manipulation des écritures dans un monde fini figé).
Je pose donc ici ce point, in petto d’abord — au titre de ce que je
désigne comme épistémologie transitive — en regard de l’ontologie
d’Alain Badiou ; et, de là je relis cette ontologie, côté mathématique
surtout, sur l’infinitude et les cardinaux, et sur l’indexation ou la non-
indexation des œuvres mathématiques, sur l’écriture algébrique ou
transcendante desdites œuvres.

a. La notion de forme est ici fondamentale. : l’exactitude dont je veux traiter est
dans l’établissement de formes.

FIGURE 2 – L’argument

6



1.4 Présentation de l’argument

Je vous re-présente [et commente] à nouveau maintenant ce que je
viens de dire en quelque sorte, tel que c’était écrit dans le programme,
dans mon argument, donné par la Figure 2.

Donc, dans cet argument Que
signifie
“le nom
de” ?

, je pose pour ma part que le nom de 9 la vé-
rité dans le monde des mathématiciens qui travaillent à leurs inventions
est “exactitude", d’où je propose l’exactitude comme aussi — parce
que l’exactitude est une notion en mathématique, qu’on rencontre in-
évitablement : l’exactitude d’un calcul, l’exactitude d’une affirmation,
l’exactitude d’une suite (dite “suite exacte” [en algèbre homologique]),
l’exactitude à beaucoup de sauces —, donc je propose aussi que cette
exactitude, Le

concept
philoso-
phique
d’exacti-
tude ?

qui est une notion multiforme en mathématiques, soit main-
tenant prise [ou posée] comme concept philosophique, mais en même
temps évidemment distinct de celui de vérité. Sur le concept de vérité
je m’accorderais assez bien à utiliser celui auquel Alain Badiou ren-
voie, avec tout le cortège de relations à l’événement, à la fidélité 10 :

9. J’emprunte à cet instant cette manière de dire au De quoi Sarkozy est-il le nom ?
de Badiou, où il est détaillé que Sarkozy est le nom d’une certaine désorientation des
consciences, qu’il relève du transcendental pétainiste. Ainsi, parallèlement, je signi-
fierais ici que la notion de l’exactitude est le nom de l’orientation des consciences dans
le monde habité par les mathématiciens, qui relèverai d’une espèce de “transcendental
philosophique” dans lequel fait souci la notion de vérité. Cette idée de “transcen-
dental philosophique” serait, j’imagine, pour le moins problématique chez Badiou :
admettrait-il qu’il y a un monde philosophique, où la philosophie existe ? ce serait
considérer la philosophie elle-même comme cinquième condition de la philosophie,
comme monde où seraient produites des vérités, etc. Mais j’emploie aussi plus va-
guement le syntagme “Y est le nom de X” pour dire que Y est une réalisation ou un
modèle de X, ou que X modélise ou abstrait l’essentiel de Y. Ce serait à préciser, y
compris sous conditions des équivoques du terme “modèle”, que du reste Badiou ne
méconnaît pas dans son excellente étude Le concept de modèle de 1969.

10. “Événement” est une apparition imprévisible, incalculable dans la situation où il
advient, neuf donc, et “fidélité” signifie asujettissement à l’événement, prise du risque
de le prolonger, d’y croire activement, de militer pour sa poursuite. La notion de “vé-
rité” qui en résulte provient donc, en premier lieu, du monde politique, il s’agit de
l’engagement d’un sujet envers un événement, comme sa propre décision. L”intérêt
exceptionnel de cette notion introduite par Badiou est de valoir aussi comme schème
dans les autres mondes de la science, de l’art, de l’amour, et d’y présider à la pro-
duction des œuvres. Mais la question se pose de savoir comment cela vaut là-bas ; ou
bien, de comparer cette notion ici de vérité avec celles qui remonteraient depuis les
plans de ces mondes jusqu’au plan philosophique, comme celle-ci est remontée de-
puis le monde politique. C’est donc sous réserve de conduire cette étude dans le cas
du monde mathématique — dans la question donc de la “remontée” de l’exactitude,

7



toute cette partie du dispositif de Badiou me convient assez bien [pour
le moment], par rapport à la pratique mathématique. C’est-à-dire que le
mathématicien est évidemment dans l’exercice [ou le suivi] d’une fidé-
lité, En quel

nom la
fidélité ?

mais, disons, pour lui-même il dira que cette fidélité est fidélité [et
croyance] à l’exactitude, au : “je vois bien que cela est exact”. Que cette
exactitude soit justement juste une manière de nommer une vérité, c’est
justement là que ce n’est pas son affaire.

L’exactitude est donc une possibilité effective, juste une possibilité,
effective cependant, dans un monde, le monde mathématique où il tra-
vaille, un monde de formes, d’un vrai virtuel, de ce que “cela” soit vrai.
C’est un peu compliqué cette formulation, et par exemple le fait qu’il
y ait le mot “virtuel” rend la chose assez problématique vis-à-vis de
la philosophie d’Alain Badiou, puisque c’est autour de cette question,
du virtuel ou pas, que Badiou établit son dialogue d’opposition avec
Deleuze. Le virtuel, c’est délicat. Néanmoins à partir du moment où
je me place moi, non pas du côté ontologique pur, mais du côté phé-
noménal 11, ou du moins du côté du monde des gestes mathématiques,

La vertu
inventive

on peut je crois tout-à-fait utiliser ce terme de “virtuel”. Bon. Autre-
ment dit l’exact est du vrai qui est inventé — j’aime bien le dire comme
ça [mais le vrai n’est-il pas toujours inventé ?], ça veut dire qu’il est in-
venté ici, et par le travers ou au travers et par l’intermédiaire d’un sujet :
c’est un sujet qui invente du vrai. Mais le sujet mathématicien invente
matériellement du vrai [en provision], sous la forme d’une exactitude.
Voilà.

L’intui-
tion,
l’index.

Le mathématicien au travail, par ailleurs, déploie son intuition —
il faudrait discuter longuement sur ce que veut dire “intuition” 12 —

que j’entends le dispositif de Badiou.
11. Que Badiou veuille — ou semble vouloir — se départir de toute dépendance

à quelque phénoménologie ne m’oblige pas dans le même sens. Notamment je pense
que la pensée est sous condition d’une relation d’observation au monde, à propos de
quoi se déploie ce qui s’en dit, et que l’être, en tant que pensée tient à cette relation,
sinon il se défait en la multiplicité pure ; c’est bien là une thèse de Badiou, n’est-ce
pas, que l’être réside dans le système de ses formes multiples ? Pour ma part, c’est
légérement plus compliqué, ce qu’il y a à penser n’est ni le compte discret ni le voir
continué, mais la dualité entre eux, ce dont, à mon sens, s’origine la mathématique.

12. Et le philosophe peut-être aussi “déploie son intuition”, dirait-on si l’on prenait
ce terme au sens que Henri Bergson lui a donné, au centre de sa philosophie, en expli-
quant aussi que la lecture d’un philosophe a pour objectif d’atteindre l’intuition autour
de laquelle ce philosophe tourne. Mais ici je prends “intuition” au un sens beaucoup
plus local et initial de ce qui motive et lance le calcul inédit, et partant la pensée, et
non comme sorte d’horizon-à-l’infini de la pensée vers sa fin. Et d’autre part cepen-

8



en guise d’index — et ce terme [d’index] peut être pris de plusieurs
manières, et ici je le prends, au départ, comme Badiou [me semble-t-il]
dans Ils (Immanence des vérités).

Le mot “index” apparaît de manière massive dans L’immanence des
vérités, mais il apparaît déjà avant, je vais y revenir, notamment dans
l’extraordinaire petit livre qui s’intitule Cours traité d’ontologie tran-
sitoire. Et il apparaît — je fais une courte disgression — au moment
précis où il s’agit d’introduire la notion même de dialectique, en fait,
au moment où il s’agit du rapport entre la chose et la chose placée, ce
qu’il note A et Ap : A c’est la chose, Ap c’est la chose placé, et le petit
p c’est l’index. Mais l’index p peut naviguer, virtuellement [sic], dans
un espace grand P , qui est l’espace du placement 13. Là je me rapporte
aussi à un autre livre qui est Théorie du sujet, accompagné d’un autre
livre encore qui en est une espèce de répétition, Théorie axiomatique du
sujet. Ce sont deux séminaires, dont le second bégaie le premier, d’un
bégaiement extrêmement important, puisque c’est le passage à l’expli-
citation du fait que le sujet est axiomatique. Alors que dans le premier
on est en train de le saisir juste au point de la dialectique en marche, en
quelque sorte. Et c’est une autre chose de dire après, eh bien, ce que j’ai
fais là, en saisissant le sujet dans la [sa] dialectique en marche, eh bien
c’est mon axiome du sujet. Donc il faut prendre l’indexation à sa racine
dans ces textes là, pour entendre ensuite ce qu’il en dit dans Ivs.

Donc le mot index me paraît ici opportun pour dire que le mathé-
maticien au travail déploie son intuition, en guise d’index pour lui, son
index [son doigt et sa marque, sa vertu] pointant vers le devenir de son
calcul ou cheminement

L’index,
au
départ
du
chemin,
du
calcul.

, lequel se tient de son exactitude avéré dans le
monde qu’il crée en s’y développant.

Alors il y a un calcul. Le mathématicien c’est celui qui fait un calcul,
c’était ma première observation. C’est le petit Poucet : le calcul c’est ce
que fait le petit Poucet. Il se promène, et il jette des petits cailloux 14

pour retrouver son chemin. Ça ne va jamais beaucoup plus loin que ça

dant, je fais implicitement l’hypothèse que l’intuition-à-l’infini du philosophe Alain
Badiou touche à la question de l’index (dans l’œuvre en vérité du sujet fidèlle à un
événement).

13. En réalité on tient là une version métaphorique du lemme de Yoneda, qu’on
écrirait : A ≡ (Ap)p∈P , pour dire que A procède de l’intégration de ses placements.
À propos savez-vous de quel mathématicien le nom a pour anagramme le terme “inté-
grateur” ? Hint : Il parle souvent du lemme de Yoneda. :).

14. Autrement dit des scrupules... : c’est bien ce qu’il s’agit de sentir et d’écrire :
les pointes d’achoppements, d’où l’on espère “calculer” un effet résolutoire.

9



les calculs en réalité. Les
cailloux
du petit
Poucet

Le petit Poucet qui revient sur ses pas, il déve-
loppe les nombres, s’il revient c’est l’idée d’une boucle. le calcul se
fait, comme le dit le mot au départ, avec des petits cailloux, mais pour
le mathématicien [aguerri] les petits cailloux peuvent être des nombres,
des lettres, des figures. C’est-à-dire que le géomètre qui fait des figures
de géométrie, à l’ancienne , comme on faisait au XIXème siècle, eh bien
le géomètre, à mon sens, il calcule. Dans ce sens là. Donc je prends le
mot “calcul” dans un sens assez large, et ce calcul, pour moi, c’est un
cheminement, c’est-à-dire que ce n’est pas une démonstration, au sens
logique. Ce que j’ai dis ce matin en affirmant que “je n’aimais pas la
logique”, je le préciserais maintenant, en disant que pour moi la logique
[du moins quand elle est logique mathématique], n’est qu’un moyen
possible pour construire un chemin, un chemin de pensées dans un es-
pace où il y aurait des formules et des règles de déductions. On peut très
bien faire des démonstrations, ou des monstrations, juste en montrant un
chemin. Quid de

la
logique
d’un
chemin ?

C’est ce que fait celui qui pense en termes de diagrammes, ou
bien, entre les deux, celui qui ne fait que de l’algèbre. On y écrit une
suite de formules, sans jamais creuser et dire les règles raisons des pas-
sages qui vont d’eux-mêmes ; on suppose que celui qui vous lit ou vous
écoute [participe] connaît la nature l’espace où cela se développe. Ce
sont des écritures de chemins. Donc la calcul c’est mes petits cailloux,
je les mets sur un chemin, mais en même temps je construis un chemin.
l’exactitude elle a lieu à cet endroit là.

1.5 Invention de chemins et vérités, d’espaces de certitudes liées.

C’est-à-dire que le grand problème que l’on peut avoir en mathéma-
tiques, dans cette version un peu littéraire de la chose c’est : est-ce que
de tel point à tel autre, dans tel espace 15, il y a un chemin ? Et montrer
qu’il y a un chemin c’est cela que je considérerais comme un théorème
d’existence en mathématique.

La
Ques-
tion :
l’exis-
tence de
chemins

C’est-à-dire que l’existence va se prou-
ver à l’intérieur d’un monde, et là on est complètement d’accord avec
Alain, ce n’est pas une question ontologique mais du surplomb phéno-
ménal de l’ontologie, mais elle se prouve et se donne comme l’existence
d’un chemin. Mais alors c’est tout à fait différent de la vue où on aurait

15. On pourrait même dire dans tel “espace de pensées”, comme dans l’expression
“expérience de pensées”, et puis “chemin de pensées”. Toutefois je tiens à garder
encore ici un imaginaire relatif au voir et aux analyses d’images, aussi je préfèrerais
“chemin d’écritures”.

10



l’existence qui serait prouvée logiquement, par un chemin logique. Si
l’on se restreint aux preuves logiques, n’existe que ce qui peut se prou-
ver logiquement, d’une logique par avance (avant la preuve) décidée
comme seule valide. Or il y a d’autres chemins que logique, la logique
n’est qu’un moyen de faire des chemins 16. Bon.

La version catégoricienne des mathématiques ou de la pratique ma-
thématique, consiste à abstraire cette idée de chemin. Et quand on dit
que tout n’est que diagramme, ou tout n’est que chemins, c’est ça qu’on
est en train de faire, non pas de jeter la logique, mais de travailler par
dessus elle, en ne retenant de la logique que ce qu’effectivement elle
produit, c’est-à-dire des chemins.

Par-
dessus la
logique

Et donc c’est à cet endroit qu’il y aura de l’exactitude. Avérée. Et
quand je dis “avérée” je ne fais que répéter que c’est mondain, dans un
contexte de phénomènes. Et alors le point crucial, là où se crée la créa-
tion, c’est que le chemin n’existe qu’en étant créé au moment où il est
créé. Et pire que ça très souvent — et c’est là qu’on à les grands théo-
rèmes, les théorèmes profonds — le chemin n’existe en son espace, que
dans cet espace créé avec lui, en même temps que lui. Par exemple, pour
une preuve logique, si on est un peu soigneux, on dira, voici la preuve,
mais attention, je suis en logique classique, ou bien en telle tutelle lo-
gique, et c’est cela qui détermine la forme de l’espace où je fabrique
mes formules et où s’inscrit le chemin. Et en même temps, les règles
logiques que j’utilise, je vais les emprunter au moment où il me sem-
blera en avoir besoin, pas avant ! Si j’arrive à démontrer mon théorème
en logique classique, dis-on, je pourrais m’interroger ensuite, pour voir
si cela peut se prouver en logique plus faible, avec moins de chemins
potentiellement, par exemple en logique intuitionniste. On peut donc
s’interroger sur l’espace dans lequel on fait la preuve (la construction
d’un chemin) et sa structure.

Le
chemin
dans son
espace
propre

Eh bien très souvent, en pratique, cette in-
terrogation sur l’espace où l’on fait la preuve, elle a lieu en même temps
que l’on fait la preuve. C’est ce que veut dire ma formule : le chemin de
la preuve est créé en même temps que l’espace dans lequel on le crée.
C’est à ce moment que réside la liberté du mathématicien, de créer le
chemin qu’il suit.

C’est pour toutes ces raisons que je pense qu’il faut s’éloigner de la
logique, Vivir

con
miedo es
cómo
vivir a
medias.

ne pas la confondre avec la vérité, ou même avec l’exactitude,

16. Mais les chemins de la logique sont sombres, ils forcent l’acquiéssement et
n’éclairent pas, en imposant les lois de raisons discursives transcendantes, et non pas
l’évidence d’un pas après un autre dans un espace clair.

11



parce que la vérité — et a fortiori l’exactitude — est assujettie à un sujet
lui-même assujetti à un monde, et aux gestes que fait ce sujet [et non
pas à une logique externe venant du ciel] ; ainsi faisant, on se départira
de l’obligation de suivre des règles logiques qui seraient éternelles ou
trop universelles [J’entends soutenir que la logique (authentique) — ou
la géométrie dirais-je mieux — doit procèder du sujet dans sa prise de
risque d’inventer, en émaner, et non pas exclusivement procéder par
avance de son asujettissement à la peur de se tromper].

1.6 Par-delà l’ontologie et ses vérités

Je pense que c’est à ce point là, à cet endroit, que l’on peut dire
avec Alain Badiou, que le mathématicien ignore qu’il fait de l’ontolo-
gie, parce que savoir que l’on fait de l’ontologie, ce serait refuser jus-
tement d’être sous condition [de son inconscient] de ce monde phéno-
ménale où se produit l’exactitude. [Et si le mathématicien ignore qu’il
fait de l’ontologie, qu’il développe la pensée de l’Être en vérités, c’est
que pour lui en effet l’exactitude dont il a la notion n’est pas la notion
de vérité, que partant les exactitudes ne sont pas absolument identiques
aux vérités. Il faut donc qu’il y ait entre telle exactitude qui est encore
un semblant, et la vérité ontologique dont elle serait le nom 17, un diffé-
rence 18].

C’est aussi pour cette raison que je pense qu’il reste problémati-
que d’affirmer que la vérité [i.e. telle ou telle vérité particulière] est
immanente. Immanente à quoi ? Voilà, c’est une question : immanente
à quoi ? Elle réside où ? Dans quel monde ? Est-ce que la vérité, qui est
comme concept ou notion quelque chose qui vit, qui prend sens dans
[le discours de] la philosophie au titre seulement de l’ontologie, est-ce
que c’est quelque chose dont on peut imaginer — non pas faire, mais
imaginer — qu’elle existe [que des cas en existent] et aussi qu’elle est
plus qu’existante même, puisque ça toucherait à l’Être

La
notion
de vérité
participe-
t-elle de
l’Être
tout en
se pro-
nonçant
de sem-
blants ?

. Déjà qu’elle

17. Puisqu’un nom est, aussi, un tenant lieu de, un semblant de.
18. Par où l’on voit qu’ignorer quelque chose (et/ou se savoir ignorer ladite chose)

est une connaissance insue, car c’est l’appui matériel d’un savoir-faire, d’un passage
à l’acte, lequel nécessite toujours en deça le pas tout dire d’une vérité. On doit donc
distinguer entre telle vérité mathématique produite en un monde, désignable par le
philosophe, et la même en tant qu’elle est produite, et sa production même, et enfin la
trace interne à son monde — pour les habitants de ce monde — de cette production,
soit l’exactitude qu’ils en voient cependant dans l’oubli de sa désignation philoso-
phique.

12



existe dans un monde, penserait-on. Pour moi il y a un côté paradoxal :
ou bien l’existence est plus faible, ou bien elle est plus forte que le fait
de l’être, que la participation à l’Être, et à ce moment là quelles sont les
positions relatives entre la vérité et l’exactitude. Bon.

Donc le mathématicien, en quelque sorte il ne va effectivement pas
se soucier — je le redis encore une troisième fois — de la question de
la vérité ; mais ce n’est pas qu’il la néglige, d’ailleurs on peut imaginer
qu’un mathématicien ait envie de faire une théorie mathématique de la
vérité : mais à ce moment là il faudra prendre des précautions énormes,
c’est-à-dire en passer par toutes les analyses que je ne fais qu’amor-
cer ici. Pour savoir ce qu’il veut [réellement] traiter mathématiquement.
D’une certaine façon ça ne l’intéresse pas, parce que ce qui intéresse le
mathématicien c’est de faire des mathématiques. Et faire des mathéma-
tiques c’est produire de l’exactitude. Et produire de l’exactitude c’est
dans un monde déterminé ; alors, comme je l’ai dis, le chemin étant
produit avec l’espace, le monde où est produite l’exactitude peut, en
cours de route, changer. L’inven-

tion,
entre les
mondes
et dans
un
monde.

On a évidemment cette possibilité d’une sorte
de méta-monde, c’est-à-dire d’une articulation de mondes entre eux,
dans lesquels le mathématicien évolue, il n’est pas enfermer dans un
monde spécial. On peut dire que le monde mathématique, lui, consiste
de toutes les articulations — fonctorielles en l’occurrence – possibles
entre les mondes spécialisés. Donc le mathématicien travaille aussi dans
l’entre-mondes — [quitte à concevoir celui-ci, cet entre-monde, comme
un autre monde] — mais c’est tout de même dans l’un ou l’autre de ces
mondes spécialisés qu’il va y avoir de l’exactitude, qui va pouvoir être
immanente.

1.7 La pulsation, la rigueur, l’intuition

Bon, maintenant c’est très bien ce qu’il essaie de faire, mais il s’agit
de savoir [comment et] pourquoi il veut faire apparaître les choses (les
théorèmes, l’exactitude, des rapports entre des entités).

Un mot sur la bonne manière de le faire.

La pul-
sation

C’est ce que j’appelle la
pulsation mathématique, c’est-à-dire le fait que le mathématicien ne
doit pas considérer le sens — et là encore je suis en accord complet avec
Alain Badiou 19 — il ne doit pas s’intéresser au sens de ce qu’il fait. La

19. Quant il se méfie de l’interprétation ou l’herméneutique, et de la philosophie du
langage aussi. En revanche, concernant la mathématique, je crois qu’il y faut l’histoire
— mais pas l’historicisme bien entendu. Ce n’est que par la pratique de l’histoire des

13



question du sens, de la sémantique, de l’interprétation ne doit pas in-
tervenir a priori [c’est à lui d’en fixer et changer les constituants, voilà
sa liberté nécessaire : comme disait Jean Cavaillès : produire de façon
contingente de la nécessité]. Il doit être au contraire dans un travail —
là c’est le bon mot “travail” — que j’appelle pulsation mathématique,
qui consiste dans son jeu de fabrication de chemins, de petit Poucet,
qui consiste en ce que, pour pousser ses pions, il faut faire des gestes,
et pour cela leur donner une petite charge sémantique, une impression
un semblant d’existence réelle, un semblant de réalité. Mais il ne dois
pas être sous conditions de quelque semblant de réalité qu’il imagine.
C’est-à-dire il doit toujours être prêt à changer de réalité pour ce qu’il
écrit 20.

Toujours
suivre la
ligne
droite,
mais
changer
de ligne
droite.

C’est ça que j’appelle la pulsation, il s’agit d’écrire un mot, et
de ne pas s’attarder à ce qu’on entend par là.

Mais on n’ira pas non plus du côté de ce que critique Alain Ba-
diou bien sûr, du côté de ce que nous raconte un logicien — qui déjà ?
— qu’en mathématique on ne sait pas ce qu’on écrit, etc. Non, on a
quand même une idée du sens – ah, oui c’était Russell ?. Alors ce que
dit Bertrand Russell, c’est peut-être une plaisanterie de sa part, peut-
être peut-on le prendre comme une manière de signifier, de la part de
Russell qui “est” mathématicien, justement sous forme humoristique —
le rire du mathématicien, dirais-je — que justement on ne sait pas ce
que l’on sait mais on le sait quand même. On fait semblant, on est dans
le semblant de savoir [semblant que l’on connaît comme tel]. Et c’est
d’activer ce semblant de savoir comme geste que j’appelle la pulsation
mathématique 21.

Mais en même temps — et il y a d’autre gens [président ou autres]
qui disent “en même temps ” [à tout bout de champs, en guise d’esquive]
— mais là 22 c’est bien le cas, parce qu’il faut que ce soit simultané [et

problèmes, en acte, donc en s’attaquant aux problèmes et non pas en en faisant un récit
— que le mathématicien invente du sens de ce qu’il fait.

20. La pulsation c’est ainsi suivre la courbure de la raison, la courbure interne de
ses raisons, “à l’insu de son plein gré”, sans peur du risque encouru de se tromper. Je
l’introduis ici pour une raison très précise : l’exactitude n’a de sens qu’accouplée à la
pulsation, et donc son concept philosophique devra être accouplée à celui de pulsation
philosophique ou spéculative, dont justement je donnerai l’indication en section ??.

21. Cette nécessité de faire semblant entre les semblants implique que la conception
de Russell affirmant : « Seule la logique permet de bien penser » est une erreur fatale :
penser implique penser autre chose, et partant implique de se départir de toute norma-
lisation suspectée, d’ouvrir un chemin neuf aux intuitions. Et cela vaut expressément
pour l’invention de calculs.

22. Et en de nombreux endroit dans ce texte !

14



non pas d’un autre côté !], il faut que — ce n’est pas une contradiction
[ou un paradoxe à trancher à loisir, il faut le tenir serré, il en va de la
bonne tenue du sujet] je veux dire — en même temps il faut que ce
bougé de la pulsation soit sous condition de la rigueur. Ah ouais, c ca
c’est spécial.

Pulsa-
tion :
bougé et
rigueur

Qu’est-ce que c’est, la rigueur ? Alors j’en ai donné une
définition il y a longtemps. Je ne vais pas le développer aujourd’hui,
mais je vais en dire un mot. La rigueur c’est, j’ai dit cela comme ça : le
souci du tombé-pile d’une écriture sur une intuition. Ri-

gueur :
écriture
et
intuition

Alors cela nous amène à dire ce que c’est qu’une écriture, et vous
en avez un exemple avec l’image de tout à l’heure : c’est une écriture
cette petite tablette. Et “sur une intuition” ? Dans le cas de la tablette, on
ne voit pas très bien. Il faut pourtant bien, pour que ça soit rigoureux,
ce double rapport. Il faudrait donc expliquer un peu ce que j’entends
par intuition [du moins par intuition mathématique] : il s’agit de créer
le chemin que l’on est en train de suivre [de ce qui pousse à cette créa-
tion]. Parce que l’on fait bouger les interprétations, on fait bouger même
les rèlles de fonctionnement [voire les protocole d’éciture], mais qu’est-
ce qui guide cela, ce bougé, etc ? C’est donc ce que j’appelle l’intuition.
Je n’aurais pas le temps de le développer tout à l’heure, mais j’ai envie
de dire que l’intuition, par rapport à ce que je suis en train de développer
ici — je ne sais pas si vous vous rappelez, mais je suis en train d’exami-
ner le texte de Badiou, hein ! — donc l’intuition dont je parle ici, aurait
à voir avec l’index [et avec l’éclair en retour]. On aurait une sorte de
métaphore l’un pour l’autre, entre intuition et index. Parce que l’intui-
tion c’est justement ce qui nous fait sortir d’un cadre clos. Un cadre
clos dans lequel l’intuition va nous faire bouger et faire la pulsation.

L’intui-
tion,
l’index,
encore.

À
ce titre là je dirais que l’intuition c’est l’index en action. Quelque chose
comme ça. Dans le sujet. parce que, évidemment, on peut voir l’index
du point de vue du sujet qui crée la mathématique, on peut voir l’index
du point de vue de ce que l’on voit sur la table comme œuvre, et ce
sont des choses un peu différentes. Donc, du point de vue du sujet [au
travail] je rapporterais – il faudrait faire une analyse plus fine — pour
l’instant à l’index.

Pour conclure ce point, cette espèce de présentation un peu géné-
rale, on ne confondra pas vérité et exactitude, je m’en suis expliqué ; on
ne confondra pas non plus exactitude avec rigueur, ce sont des choses
presque disjointes : la rigueur est juste un souci [du sujet], alors que
l’exactitude est de l’ordre d’un fait dans un monde, c’est factuel, tan-
dis que la rigueur est “psychologique”.

Expé-
rience
mathé-
mati-
cienne ?

On reconnaît qu’il n’est pas très

15



plaisant de parler avec ces termes d’expérimental, de psychologique,
et tout ça, en parlant du travail d’Alain Badiou, qui n’aime pas du
tout qu’on en passe par là. Mais là j’en passe par là parce que c’est
délibérément que je me suis placé dans un monde d’apparences. Là
c’est possible. En tout cas, “rigueur” c’est quelque chose qui s’attache
en priorité à l’attitude du sujet, un qualificatif du sujet en acte, tandis
qu’“exactitude” est un qualificatif de la situation écrite. Et d’autre part,
on ne confondra pas non plus avec le formalisme, et là c’est quelque
chose que j’ai beaucoup apprécié dans l’ensemble des travaux d’Alain
Badiou, c’est que évidemment il n’a jamais confondu la logique avec
la logique formelle, et au contraire il y a des commentaires très intéres-
sants sur les rapports entre la logique et la logique formelle, d’une part,
et d’autre part la logique formelle et le formalisme comme posture, ce
ne sont pas non plus les même choses.

Donc, ce petit parcours a pour but de dire qu’au titre de, non pas
les mathématiques, mais du travail mathématiques, des mathématiciens
au travail, comme on dit, il paraît raisonnable et même naturel de sou-
tenir le titre que j’avais là : immanence de l’exactitude, écriture de la
transcendance.

1.8 L’accent sur le transitif

Je vais essayer maintenant de parler un petit peu plus de tout ça —
je ne sais pas combien de temps il reste ... Ah oui ?... — sur quelques
points un peu plus explicitement dans le travail d’Alain Badiou. C’est
avec cette espèce de nuage d’idées que j’ai lu les textes.

Alors un autre élément d’explication de ma position, vous pour-
rez le trouver dans un texte que j’ai écrit il y a quelques temps, que
Charles Alunni a publié dans la Revue de synthèse, sur ce que j’ap-
pelle l’épistémologie transitive. Épisté-

mologie
transi-
tive.

On y trouvera d’autres explications. Je
n’en donne qu’une ici. Cette épistémologie transitive d’abord c’est une
épistémologie, ce n’est pas une ontologie, c’est bien une théorie de la
connaissance, scientifique, et, transitive, c’est-à-dire une épistémologie
où d’entrée on admet le fait d’une distinction 23 dedans/dehors : il y a du
dedans, il y a du dehors, et l’épistémologie doit rendre compte de cette
distinction. Après, le mot transitif a beaucoup de sens [que je fais tenir
assemblés]. Fonc-

tions ou
sub-
stances ?

Ainsi la composition des fonctions est transitive [et partant
associative], au sens mathématique. Eh bien dans le texte en question

23. À la manière de l’objet transitionnel de Donald Winnicott.

16



j’essaie de montrer que c’est le même sens qu’avant, dans l’histoire du
dedans/dehors.

1.9 Ontologie et totalisation, recouvrements

Maintenant il s’agit de relier un peu tout ça, sur quelques points,
avec des choses importantes qu’il y a chez Alain Badiou, notamment
sur la finitude et les cardinaux, sur l’indexation et la non-indexation
des œuvres mathématiques, et sur l’écriture algébrique ou transcendante
desdites œuvres.

Ce qui se passe maintenant, une fois que j’ai exposé l’argument,
c’est que j’ai écrit beaucoup beaucoup de pages en préparation de la
conférence, mais que du coup ça se perd un peu dans les sables, et donc
je vais moi-même reprendre quelques des points pour illustrer un peu
plus en détails [simples] ce que je viens de dire.

Tour-
nant :
Théories
de
l’infini
et onto-
logie

Le premier point, donc je parle maintenant beaucoup plus précisé-
ment — de ce que j’ai pu lire, — du Badiou de chez Badiou — le
premier point ça concerne la question de l’ontologie. Pourquoi il est né-
cessaire ou faut-il faire de l’ontologie ? Mon point de départ provisoire-
ment, parce que j’en envisage un plus ancien encore, c’est Alain Badiou
en 1965, qui explique dans la fameuse série télévisée avec Georges Can-
guilhem, Paul Ricœur, Jean Hyppolite, Dina Dreyfus, Michel Foucault,
dans l’émission intitulée Philosophie et vérité que le philosophe tra-
vaille — ce ne sont peut-être pas les mots exacts — a totaliser les avan-
cées des science et des arts de son époque, ou pour son époque 24. C’est
ce mot de totalisation qui me paraît à suivre dans la suite du parcours
de notre héros, parce que en fait, dans la même émission Hyppolite pré-
cisait bien qu’il y a bien une pensée de l’Être, et que cette totalisation
est une pensée de l’Être. Ailleurs Ricœur disait : « Il ne peut y avoir
de totalité de la communication. Or la communication serait la vérité si
elle était totale ». Mais nous ne devons pas confondre les quatre ques-
tions : la totalisation, le centre de totalisation, la totalité, la totalité de la
communication, et distinguer tout cela de la question de l’absolu.

24. Plus précisément, Badiou nouait totalisation et vérité, demandant à Ricœur :
« Accepteriez-vous de dire qu’une philosophie c’est, en somme, un centre de totali-
sation de la science d’une époque ? » et déduisait d’une réponse positive éventuelle
que nous aurions alors là une détermination du projet philosophique qui permettrai de
« reconnaître la valeur et la signification de ce projet, indépendamment de la notion de
vérité ».

17



Je n’ai pas réécouté l’émission pour voir s’il y avais des répliques
d’Alain Badiou sur ce point [On peut en revanche considérer qu’une
réplique positive est faite dans la décision de se consacrer à écrire une
ontologie]. En tous cas, beaucoup plus tard, en 2014, Badiou exprime
que la philosophie n’est pas quelque chose qui commence, mais quelque
chose qui suppose toujours, antérieurement à elle-même, des effets dans
le registre de l’art, de l’amour, de la science ou du politique : donc on
est là au point de dire ce qu’il lui faut totaliser, et elle est sous conditions
de l’existence de tout cela. Et, ajoute-t-il, la philosophie est toujours ré-
troactive, c’est-à-dire que l’on est avec une opération qui va être une
totalisation dans ces registres ou dans ces conditions, suivant un terme
qu’il emploie, mais dont l’intérêt est rétroactif. D’ailleurs il le dit, la
philosophie arrive toujours un peu trop tard, après [la bataille] ce dont
elle parle. Totaliser

rétroacti-
vement
les pro-
ductions
de
vérités.

Cette rétroaction consiste à “repenser” [c’est-à-dire à orga-
niser ou structurer] la pensée de l’Être dans ses avatars mondains, dans
les mondes de créations ; et du coup, tout de suite la question est : qu’en
est-il de la vérité dans les œuvres ?

Je veux dire que si on envisage une opération de totalisation dès
le départ, on n’a pas besoin de développer une ontologie pour exami-
ner tout de suite ce qu’il en est dans les œuvres, de la vérité dans les
œuvres [du point de leur création dans des mondes] ; c’est-à-dire de
ce que moi au niveau mathématique, j’ai appellé l’exactitude. Si l’on
s’intéresse seulement à ce qu’il en est des effets de la totalisation en
mathématiques, eh bien la question est juste : qu’en est-il de la vérité
dans l’exactitude ?

Mais évidemment comme Badiou a procédé à un recouvrement,
dirais-je [en manière ironique], des champs philosophiques par quatre
conditions — un jour il faudra lui demander s’il envisage de dépasser ce
recouvrement :), au sens qu’il donne lui-même à la question du dépas-
sement. Je lui ai posé un jour la question de savoir pourquoi il avait mis
ces quatre conditions, à quoi il m’a répondu que c’est parce que c’est ce
que la philosophie dans son histoire a parcourue, en quelque sorte ; si
je me souviens bien. Mais on pourrait imaginer qu’on va chercher des
productions, des créations dans d’autres mondes que ces quatre là, que
la philosophie aurait omis d’examiner. La

notion
de vérité
totalise
implici-
tement
les
valeurs.

Bon. En tous cas, là ça recouvre,
et dans ce recouvrement là la vérité en mathématique c’est l’exactitude,
en politique qu’est-ce que ça pourrait être, en musique aussi, chacun
devra donner son mot : il y a des mots qui viennent à l’esprit, le beau,
ou l’harmonie, ou la justice, tous ces mots là sont peut-être, je n’en

18



sais rien, aussi des noms dans chacun de ces mondes, de la [notion de]
vérité. [De quoi s’autorise-t-on — sinon de l’esprit même de la totali-
sation philosophique — en posant que ces productions supportent, au
plan philosophique le même qualificatif de “vérité” ?]. Voilà, voilà.

1.10 Structuration de la philosophie elle-même ?

Après se pose une question, sur laquelle Badiou insiste beaucoup,
y compris dans l’Immanence : est-ce que la philosophie est elle-même
une condition de la philosophie ?

La cin-
quième
condi-
tion.

C’est-à-dire est-ce que l’on peut pro-
duire des vérités en philosophie ? Pour Badiou, c’est catégorique : non.
Ce n’est pas le sujet. Parce que, dit-il a un moment donné, la philoso-
phie est une propagande pour la vérité, à travers l’articulation entre les
productions de vérités.

Propa-
gande
ration-
nelle
articu-
lant les
proféra-
tions de
vérités.

[Donc, il n’y a pas de cinquième condition qui
serait réflexive, pas d’autocondition]. C’est très bien, ça me convient
[comme rhétorique, pour mettre en suspend la question ! Mais pour ma
part, pour faire monter la notion mathématique d’exactitude au niveau
d’une notion philosophique d’exactitude, j’aurais plutôt tendance à pos-
tuler que le monde philosophique existe, comme cinquième condition
de la philosophie].

Mais à partir du moment où l’on envisage cette opération de totali-
sation, totalisation ça veut dire structurer 25, et s’il y a structure on n’est
plus dans l’éparpillement, et alors, au titre de cette totalisation on va
pouvoir montrer, pointer [ou proférer] quelque vérité. Y a-t-il possibi-
lité de produire, sous condition — parce que c’est la condition de la
philosophie en quelque sorte, telle qu’il l’a énoncée — de totalisation,
production de vérité ou pas ? Question.

[ 38mn56s : sonnerie de mon téléphone. Je vérifie.
Pardon. C’est ma maman qui m’appelle. Elle sait pas [ce que je suis en
train de vous faire !].
Question de François : Est-ce un intermède musicale ? :).
Ce n’est peut-être pas le point]

Bon, alors il y avait ce point de départ, la question de la totalisation.
Après ça a évolué, ça c’est transformé [voire contredit].

25. Totaliser, ce n’est pas évidemment additionner bêtement des choux avec des
carottes, mais structurer l’hétérogénéité initiale d’une situation : ici s’apprendre qu’il
s’agit de légumes, intégrer donc les notions de choux et carottes, en les comprenant
comme légumes, et c’est cela qui les assemble. Bref, il s’agit de construire et articuler
des concepts, ce que j’appelle véritablement calculer.

19



1.11 Le transitoire ... et la transcendance ?

Je voudrais évoquer un autre moment, celui où il est question du
rapport catégories/ensembles, tel qu’on le trouve dans le livre Court
traité d’ontologie transitoire. D’abord ce livre, je le connais mal. C’est
vrai que Badiou écrit tellement qu’on ne peut pas connaître tous ses
livres. C’est ça qu’il a dit un jour, n’est-ce pas, qu’il écrit plus vite
qu’on ne peut le lire. Et donc c’est Charles Alunni qui dans une dis-
cussion, il y a quatre ou cinq ans, m’a indiqué ce livre. je l’ai lu, il m’a
beaucoup intéressé, parce qu’il est procédé là à une espèce, non pas de
ramollissement, mais une espèce de “plasticification” du platonisme :
Platon devient plastique. Plasti-

cité de
Platon.

Parce que justement, entre les interprétations
canoniques, trè idéalistes ou très matérialistes, il n’est pas question de
trancher, la question est ailleurs, et dans ce livre Badiou le montre très
bien. À ce moment là c’était pour moi une réponse à la question : pour-
quoi se mettre sous condition de la fidélité au platonisme [ou plutôt à
l’événement Platon].

Mais à l’occasion de la préparation de cette conférence je l’ai relu,
et, à ma stupéfaction, j’ai vu qu’il y avait un petit texte en exergue, et
l’exergue disait ce qu’il en est de la question des catégories et des en-
sembles, ce qu’il entend par ontologie transitoire, que j’entends ainsi :
la théorie “philosophique” de ce qui se passe dans l’entre entre en-
sembles et catégories. [OntologieTransitoire n’est donc pas à confondre
avec Èpistémologie transitive ! 26]. Donc en fait c’est peut-être une sorte
d’amorce de réponse à la suggestion de Fernando ce matin. On en a très
brièvement parlé. ça m’a beaucoup plu. Et ayant vu ça, j’ai été lire le
livre encore plus, et on y trouve plus en détail deux choses, dont au
moins une très importante, l’explication à ce titre là du rapport entre
ensembles et catégories, Transi-

toire :
entre en-
sembles
et caté-
gories.

finalement entre le point de vue du fondement
des objets et opérations, et du point de vue de l’analyse fonctionnelle
des gestes. Et une explication très convaincante du rapport entre Ba-
diou et Deleuze, sur le point de ce que c’est l’ontologie. S’agit-il de
l’affirmation de l’un ou de l’affirmation du multiple ? Le un étant pris,
évidemment, au titre de la structure, l’organisation, la relation. Y’a d’la
relation ou y’a d’l’éparpillement, de la dispersion. L’ontologie transi-
toire ne tranche pas, puisqu’elle consiste à dire que l’on peut faire une
théorie du rapport entre les deux. Alors c’est à ce point là que je suis tout

26. D’autant plus que Badiou se défend expressément de faire de l’épistémologie,
quoique je pense que, objectivement il en fait à son corps défendant.

20



à fait intéressé pour éventuellement commencer à développer autour de
la lecture d’Alain Badiou quelque chose sur le rapport entre catégories
et ensembles [Parce que c’est là que, me semble-t-il, il faut situer le nerf
de la guerre dans l’établissement mathématique de la dialectique.]

1.12 Le dépassement, au-delà des infinis

Maintenant, j’évoquerai juste deux derniers points.
François Nicolas — ... ?
René Guitart —Combien il me reste là ?, ... et bien il me reste une
grosse minute ! ... mais si tu m’interrompts, ça ne fait plus que trente
secondes...

Oui ce que je voulais dire aussi — et je m’arrêterai là dans l’exa-
men proprement philosophique des œuvres de Badiou [et de comment
je m’en arrange ...] — c’est que j’ai trouvé quelque chose qui, à mon
sens pourrait être motivant pour un mathématicien, Dépas-

sés les
bornes,
il n’y a
plus de
limites.

motivant d’un point
de vue mathématique. Et ce sont les deux choses qu’il développe beau-
coup justement là dedans. Un commentaire sur les cardinaux et sur la
sortie d’un cardinal vers le suivant, etc., un commentaire sur l’infini, et
qui va avec, en même temps, la question du recouvrement et du dépas-
sement du recouvrement. Ce qui lui fait poser, ce qui à mon avis est
audacieux mais justifié, que la définition du fini n’est pas forcément la
bonne, ou plutôt que le fini devrait peut-être être définit de manière dy-
namique : le fini c’est ce qu’il y a à dépasser. Mais il peut être n’importe
où, très infini en un autre sens, résulter lui-même d’un ancien dépasse-
ment du fini. Donc il n’y a plus une théorie absolue du fini — alors ça,
on l’obtient déjà en [théorie des] catégories, par exemple il y a dans un
topos plusieurs notions non équivalentes, mais il s’agit toujours du “pre-
mier” fini — tandis que là il y a quelque chose de plus radical, auquel
du reste le jeu avec les ordinaux ne suffit pas, il faudrait une théorie jus-
tement axiomatique de ce fini variable, du dépassement lui-même. [Et,
j’ajoute, il n’ a pas non plus de théorie finie ou achevée de l’absolu, ni
de l’origine, ni de la fin. Sur ce point on appréciera Après la finitude de
Quentin Meillassoux].

Pour terminer, dans cette image du dépassement, son jeu sur l’in-
fini 27, les commentaires, c’est très très fort, très intéressant et mathéma-

27. Nous sommes ici avec la question de la représentation de l’absolu comme l’au-
delà de tous les infinis, après l’accès aux dépassements, après l’infinitude. La solution
de l’ultime impasse, etc. etc. Il s’agirait, chez Badiou comme chez Meillassoux, d’ab-

21



tiquement et philosophiquement bien sûr. Pour moi ça rejoint quelque
chose de très simple, qui est la question de l’impasse. D’ailleurs chez
Badiou c’était déjà cette question là dès le début. Faut pas croire qu’on
change d’idée comme ça. Dès le début il est pris dans la question du su-
jet en tant que le sujet est celui qui est pris dans l’impasse. Et l’impasse
— j’en ai pas parler finalement de l’histoire de la dialectique — en ma-
thématique ça apparaît, c’est aussi quelque chose d’immanent, c’est les
points d’impossibles. Impossibles sous toutes leurs formes. Im-

passes :
après
l’impos-
sible.

Par exemple
impossible de résoudre une équation, qu’on va quand même résoudre
quand on va examiner de quelle manière c’est impossible (théorie de
Galois), l’impossible qui est l’incomplétude, etc. Je dirais que la mathé-
matique progresse à développer sa manière de concevoir l’impossible et
de l’analyser, tout comme elle progresse à indéfiniment différentier les
manières de dire ce que c’est que l’égalité, ce que c’est que le même.
C’est une double théorie du même et de l’impossible. Et cette chose là
est très sensible chez Badiou, je pense que c’est le philosophe actuel le
plus sensible à ce point précis. C’est complètement transparent dans son
œuvre, du moins c’est mon interprétation.

Et bien voilà [pour aujourd’hui].

∗

[46mn54 s : Applaudissements.
François Nicolas — J’en profite pour dire, on va essayer de recollecter
tous les textes des interventions ;
René Guitart — Oui, ah bah là y’a pas de texte, hein. Faudra me donner
un enregistrement, et puis ...]

[Affaire — ou chemin — à suivre]

solutiser le transfini mathématique. Je pense plutôt que le mathématicien au travail n’a
pas besoin de l’usage de l’absolu — ni de Dieu —, ou d’une totalité des vérités, mais
seulement, en chaque point de sa progression “historiquement” indexée, de l’exacti-
tude locale jusqu’à ce point. Qu’on entende bien que je ne suis pas ici en train de
dire que le contraire d’“absolu” est “relatif” (le relatif du relativisme mou), mais que
c’est “borné”, la limitation au point de vue d’un monde par la théorie immanente des
bornes dans ce monde. L’exactitude se dira de X en un monde, tandis que la vérité de
X se dira de X en n’importe quel monde. Cependant n’oublions pas que, à l’usage près
du terme d’“exactitude”, remplacé par “vérité”, on trouvera chez Badiou un dispositif
analogue de vérités dans des mondes, de vérités limités à un monde ou relativisées à
un monde, les mondes en question étant indexés par les ordinaux. Dispositif qu’il faut
critiquer du point de cette indexation.

22


